IL GIORNO

DIOCEsI
pi(CREMONA

DELL'ASCOLTO

XXV DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO (ANNO C)
21 settembre 2025

Vangelo (Lc 16, 1-13)

In quel tempo, Gesu diceva ai discepoli:

"Un uomo ricco aveva un amministratore, e questi fu accusato dinanzi a lui di sperperare i suoi averi. Lo chiamo e gli
disse: "Che cosa sento dire di te? Rendi conto della tua amministrazione, perché non potrai pit amministrare".
L'amministratore disse tra sé: "Che cosa faro, ora che il mio padrone mi toglie I'amministrazione? Zappare, non ne ho
la forza; mendicare, mi vergogno. So io che cosa faro perché, quando saro stato allontanato dall'amministrazione, ci
sia qualcuno che mi accolga in casa sua".

Chiamo uno per uno i debitori del suo padrone e disse al primo: "Tu quanto devi al mio padrone?". Quello rispose:
"Cento barili d'olio". Gli disse: "Prendi la tua ricevuta, siediti subito e scrivi cinquanta"”. Poi disse a un altro: "Tu
quanto devi?". Rispose: "Cento misure di grano". Gli disse: "Prendi la tua ricevuta e scrivi ottanta".
Il padrone lodo quell'amministratore disonesto, perché aveva agito con scaltrezza. | figli di questo mondo, infatti,
verso i loro pari sono piu scaltri dei figli della luce.

Ebbene, io vi dico: fatevi degli amici con la ricchezza disonesta, perché, quando questa verra a mancare, essi vi
accolgano nelle dimore eterne.

Chi é fedele in cose di poco conto, & fedele anche in cose importanti; e chi & disonesto in cose di poco conto, &
disonesto anche in cose importanti. Se dunque non siete stati fedeli nella ricchezza disonesta, chi vi affidera quella
vera? E se non siete stati fedeli nella ricchezza altrui, chi vi dara la vostra?

Nessun servitore puo servire due padroni, perché o odiera I'uno e amera l'altro, oppure si affezionera all'uno e
disprezzera l'altro. Non potete servire Dio e la ricchezza".

COMMENTO

Questa parabola € una delle pil spiazzanti che incontriamo nei Vangeli, anche perché sceglie di nuoversi dentro un
ambito (la gestione del denaro) che normalmente consideriamo imbarazzante (non & “fine” parlare di soldi...) o
preferiamo relegare nella irrilevanza (non conta essere ricchi o poveri per essere buoni cristiani.... Ma guarda caso
questa affermazione la fanno prevalentemente le persone agiate!...). Eppure , come scriveva il mistico Leon Bloy nel
1889, “Sai gia che cosa penso del denaro; il non averne mi ha fatto spesso pensare. Questo misterioso metallo, io
penso, &, per volere di Dio, il segno dell’amicizia. Ne ho parlato un giorno con alcuni ignoranti; hanno pensato che io
parlassi in modo basso e cinico. In realta stavo dando un saggio del piu trascendente simbolismo. /o riconosco un
amico da questo: se mi da del denaro.”

In realta & davvero difficile pensare che qui Gesu voglia darci un saggio di economia o di gestione finanziaria, ma,
appunto come sta suggerendoci Bloy, dobbiamo entrare in una dimensione simbolica, per cui il denaro “sta per
qualcos’altro” e dunque il messaggio della parabola non puo essere ricavato da una pedante decodifica dei suoi
elementi (chi & il padrone che loda 'amministratore disonesto? Sta facendo veramente una lode della disonesta?...)
Se decidiamo di prescindere da una lettura economicistica del racconto (che forse potrebbe rifarsi ad alcune usanze
contrattuali dei tempi di Gesu, per cui I'amministratore con il suo gesto semplicemente ripristinerebbe I'entita dei
prestiti originari cui, nelle ricevute, aveva disonestamente aggiunto il proprio interesse - prassi vietata dalla Torah)
possiamo pensare che il Signore lodi la capacita dell’lamministratore

- diusare il poco tempo che ha a disposizione per cambiare vita e riscattarsi dal passato

- diusare le nostre risorse per costruire (o ripristinare) buone relazioni con le persone

Il primo punto sarebbe coerente con altri inviti di Gesu a non “perdere tempo”, a restare vigilanti, ad essere solleciti, a
non rimandare le scelte che salvano la vita, a cogliere nell’oggi il kairos del Signore che passa per incontrarci.

In merito al secondo, “farsi amici con le ricchezze disoneste” non significare costruirsi clientele o lavarsi la coscienza
con elemosine e sponsorizzazioni. In un suo commento, Luigino Bruni ci ricorda infatti che “I poveri non si aiutano con
le elemosine delle ricchezze inique, ma includendoli nella produzione delle ricchezze giuste. Nessun bene comune
nasce dalle disonesta private” (in L. Bruni, /Il Vangelo secondo Luca — una rilettura). Questa & la ragione per cui
sembrerebbe che la parabola metta al centro non il denaro ma le relazioni. Questo ¢ il giusto ordine di priorita nelle



IL GIORNO

DIOCEsI
pi(CREMONA

DELL'ASCOLTO

cose della vita. La relazione con le persone, una relazione solidale, equa, amicale, salva la nostra vita, poiché (il testo
sembra adombrarlo nella figura delllamministratore) noi siamo fondamentalmente dei “senza casa” nel mondo,
sempre bisognosi di qualcuno che ci “ospiti”. Solo dentro la relazione con gli altri noi sentiamo che la nostra vita, per
quanto precaria e mortale, ha un senso. Tutto il resto & solo un mezzo, mai un fine. Questo non solo per ragioni
psicologiche o antropologiche, ma anche spirituali: Gesu in molti passi ci ricorda che la presenza di Dio e il criterio con
cui avverra il Giudizio sulla nostra esistenza passano tutti attraverso la qualita delle relazioni che avremo istituito con
gli altri, coi quali, soprattutto se ultimi e poveri, Dio stesso si identifica.

| due “detti” con cui si chiude questo brano non sono invece direttamente connessi alla parabola.

Il primo pone in qualche modo una continuita (poco>molto) tra la ricchezza “disonesta” e quella vera, una ricchezza
“altrui” (di chi? La ricchezza del mondo come qualcosa che non ci appartiene veramente perché dono di Dio o perché
irrimediabilmente destinata ad essere abbandonata alla fine della vita?) e una veramente nostra (cosa sarebbe? La
vita eterna?...). Siamo chiamati da un lato a riconoscere che € “di poco conto” cid che trattiamo nella nostra vita
terrena, e tuttavia a non sminuirlo, perché costituisce una sorta di allenamento alla fedelta (di chi, di cosa ci fidiamo
quando gestiamo le cose del mondo?) per cio che ci aspetta ed e “di piu”.

Il secondo detto e invece davvero una indicazione diretta rispetto al nostro rapporto con il denaro. Qui la prospettiva
€ un AUT-AUT. Il denaro nel Vangelo di Luca compare come un vero e proprio ANTAGONISTA di Dio, un idolo, capace
di irretire 'uomo con le tipiche promesse idolatriche di vita, salute, potere, salvezza, esigente al punto di invadere
tutto lo spazio e il tempo della vita, che perde cosi la sua scansione (cosi importante nella Scrittura) tra tempo laico e
tempo sacro.

“Il dio biblico e invece un padrone diverso, & qualcuno che libera tempo, che attiva processi e non occupa spazi, che
vuole donne e uomini liberi al punto da liberarli anche dal culto e dalla religione che non sia espressione di figliolanza
e di liberta, ma solo di obblighi, di lacci e catene”. (da L. Bruni, I/ Vangelo secondo Luca — una rilettura)

DOMANDE PER LA RIFLESSIONE PERSONALE E DI GRUPPO
Leggendo questa parabola, che reazioni provo? Quale risonanza muove in me in prima battuta?
Quanto e cosa sperperiamo di cio che ci viene affidato?

In cosa puo consistere PER ME la “scaltrezza” cui la parabola invita, attraverso la lode del padrone all’amministratore
disonesto?

In che modo nella nostra comunita la gestione delle risorse puo diventare, invece che occasione di contrasto e ingiustizia,
opportunita di costruire relazioni buone?

O Padre, difensore dei poveri e dei deboli, che ci chiami ad amarti e servirti con lealta, abbi pieta della nostra
condizione umana, salvaci dalla cupidigia delle ricchezze e aiutaci a ricercare I'inestimabile tesoro della tua amicizia.
Per il nostro Signore Gesu Cristo, tuo Figlio, che & Dio, e vive e regna con te, nell'unita dello Spirito Santo, per tutti i
secoli dei secoli.



